
DOI: http://dx.doi.org/10.21686/2073-1051-2025-2-35-50

 
	 35

Federalism. 2025. Vol. 30. N 2 (118)

В.В. СИМОНОВ

РЕЛИГИОЗНЫЙ МОДЕРНИЗМ 
В ИНСТИТУЦИОНАЛЬНОМ ХРИСТИАНСТВЕ

Христианский модернизм как неофициальное идейное течение разви-
вается в ответ на вызовы капитализма, существенно сокращающие 
социальную базу институционального христианства. С переходом ка-
питализма в стадию глобализации ситуация осложняется формирова-
нием в обществе безрелигиозного стандарта мировоззрения. При этом 
организованные христианские институции реагируют на модернизм 
ситуативно, не принимая во внимание системного характера явления 
и его связи с динамикой капиталистических общественных отношений. 
Основной посыл статьи: христианский модернизм представляет собой 
не историческую случайность, но объективный феномен, социальные 
предпосылки которого сформированы развитием капитализма и пере-
ходом его в фазу глобализации1.
Ключевые слова: богословский модернизм, христианский модернизм, 
церковь, глобализация, секулярный глобализм.

JEL: A12, F69, N33, N34, Z12

Религиозный модернизм, возникший под влиянием социальной 
секуляризации в эпоху капитализма, приобретает в последние деся-
тилетия относительно широкий характер. Он становится актуальной 
проблемой многих институционально организованных, прежде всего 
христианских, объединений и оказывает обратное влияние на обще-
ство, в ряде случаев повышая социальную напряженность в слоях, 
внешне от религиозной сферы весьма далеких, но испытывающих вну-
тренние мистические потребности. Но несмотря на это, в различных 
национальных и международных документах, посвященных социаль-
ной безопасности, эта проблема, как правило, не находит адекватного 
отражения. 

1 Трактовка глобализации дана автором в следующей книге: Общая история Церкви: 
учебное пособие: в 2 т. (4 кн.) / под ред. В.В. Симонова. Т. 2, кн. 2: Вызов религиозного 
синкретизма: проблема экуменизма. ХХ – начало XXI века. М.: Наука, 2017. С. 175–199.



Федерализм. 2025. Т. 30. ¹ 2 (118)

36	 В.В. СИМОНОВ

Развитие капитализма и религиозный модернизм

Генезис и последующее развитие капитализма существенно изменя-
ют не только социальную структуру общества, но и способы формиро-
вания и содержание идеологии общества. Если для предшествовавшего 
времени (даже для Позднего Средневековья) можно уверенно говорить 
о том, что основы общественного мировоззрения в Европе системати-
чески и целенаправленно формировала Церковь2, то с возникновением 
книгопечатания и особенно с началом эпохи Просвещения ситуация 
кардинально меняется. Процесс формирования общественного сознания, 
оставаясь не менее систематическим и целенаправленным, стремитель-
но секуляризуется. Мировоззрение, формируемое системой школьного 
и университетского образования, становится все более материалистиче-
ским, расширяется влияние агностицизма и атеистических воззрений, 
возникает экономическая наука, для которой ранее не было социального 
заказа, под влиянием позитивизма кардинально меняется философия 
истории – апокалиптическая перспектива уступает место идее обще-
ственного прогресса, основанного на неких подлежащих наблюдению 
закономерностях (различных в разных школах). Сфера влияния рели-
гиозного мировоззрения начинает сужаться.

В отличие от Средневековья и начала Нового времени, когда в обще-
стве господствовало религиозное мировоззрение, эпоха Просвещения 
положила начало не только идеологическому оформлению зарожда-
ющихся капиталистических отношений, но и длительному процессу 
нарастания в обществе секулярной мировоззренческой доминанты3, 
накладывающей отпечаток не только на отношения Церкви с внеш-
ним миром, но и на внутрицерковные процессы.

Институциональная Церковь, со своей стороны, не смогла сформу-
лировать конкурентное в новых условиях видение мира. В итоге, если 
до XVIII в. Церковь как социально-экономическая подсистема в тен-
денции стремилась к превращению в универсальную4 систему, которая 
охватывала бы общество в целом, то с XVIII в. берет начало тенденция 
к поглощению Церкви внешней для нее политико-экономической и иде-
ологической системой мира сего. 

Просвещение выводит из-под влияния церковного института образо-
ванные и (под воздействием просветительских идей) аристократические 
слои общества. Возникает некая нецерковная (и даже антицерковная, 
как в революционной Франции) «духовность», основанная на желании 

2 Необходимая методологическая оговорка: если для целей анализа не требуется 
специальных уточнений касательно конфессиональных особенностей, термин «Церковь», 
применительно к теме нашей статьи, мы используем расширительно для обозначения 
общественной подсистемы, представляющей собой неинтегрированный конгломерат так 
или иначе организованных христианских социальных институций («институциональное 
христианство»).

3 Речь идет не столько об атеизме, сколько о различных формах деизма, материа-
листических суеверий и о религиозном индифферентизме.

4 От лат. universum – мировое целое, мир, вселенная.



Federalism. 2025. Vol. 30. N 2 (118)

	 Религиозный модернизм в институциональном христианстве	 37

имеющих деньги и власть освободиться от той общественной и лич-
ной морали, носителем которой воспринималась Церковь. При этом ре-
лигиозная часть процесса (внешняя манифестация в ритуальной форме) 
не опротестовывается. Напротив, ритуальная сторона адаптируется, 
создаются собственные ритуальные модели (вроде культов Верховного 
Существа или Разума и т.п.). Основной объем отрицания концентри-
руется на христианской вере, прежде всего в ее морально-нравственной 
составляющей. 

В период буржуазных революций данный социальный процесс рас-
ширяется за счет пошатнувшейся религиозности буржуазии. С пере-
ходом капитализма от стадии первоначального накопления в стадию 
промышленного капитализма из-под влияния Церкви выходят рабочий 
класс и часть мелкой буржуазии (включая крестьянство с его суевер-
ной разновидностью христианства). 

Таким образом, в течение достаточно короткого временного периода 
падает религиозность общества в целом, имеющая за плечами ряд тыся-
челетий истории; социальная база церковной институции существенно 
сжимается. 

Переход капитализма на рубеже XX–XXI вв. в стадию «секуляр-
ной глобализации» (как это состояние общества определяется в совре-
менном церковном дискурсе с учетом превалирования в обществе се-
кулярного, нерелигиозного, мировоззрения) переводит процесс в новую 
стадию: для последних 40–50 лет мы уверенно можем говорить о кризисе 
институционального христианства. 

Глобализация привносит в процесс дополнительные факторы, об-
условленные облегчением трансграничной миграции труда и капитала. 
Созданы уникальные условия для формирования единого социокуль-
турного пространства, объединяемого, помимо экономики, особенно-
стями мировоззрения. Из них для рассматриваемого процесса наиболее 
важны:

• � становление моноидеологического мира с доминантой секулярно-
го мировоззрения, реализуемого в десакрализации общественного 
пространства; 

• � своеобразный культурно-духовный синкретизм, не только рас-
ширяющий возможности доступа к научным, образовательным, 
культурным достижениям разных стран и народов, но и унифи-
цирующий культурный фон на основе секулярного, безрелиги-
озного мировоззрения;

• � социокультурная маргинализация целых национально-культур-
ных блоков и дальнейшее их развитие по «усредненной» модели, 
обычно импортируемой извне вместе с потоками инвестиционного 
капитала, который сопровождается «программами развития».

Особенность развивающегося на этом фоне современного кризиса 
институционального христианства состоит в том, что его проявления, 
подтверждаемые статистикой и данными социологических обследова-
ний, захватывают те внутриинституциональные сферы деятельности, 



Федерализм. 2025. Т. 30. ¹ 2 (118)

38	 В.В. СИМОНОВ

которые ранее по определению не могли быть подвержены мировоз-
зренческим деформациям. Неустойчивыми в общественном сознании 
становятся такие основополагающие предметы, как религиозное са-
моопределение (личное восприятие Церкви как Тела Христова и себя 
как части этого Тела), догматическое учение, внешние способы про-
явления религиозности и др.

Впервые в истории объективно сложилось сочетание стандартного 
для церковной истории внешнего социально-политического давления 
на институциализированное христианство и нового исторического фак-
тора – внутренних системных деструктивных процессов.

Поиски соответствующего институционального ответа на этот новый 
исторический вызов в последние 40–50 лет ведутся в контексте религи-
озного модернизма, что, как показывает современная дискуссия, может 
стать еще одним фактором углубления кризиса.

«Классический» модернизм

Литература более или менее уверенно говорит о том, что богослов-
ский модернизм представляет собой некую реализацию на конфесси-
ональной почве идей философского модернизма. Последний, в свою 
очередь, основан на конкретно-исторических исследованиях в области 
церковной истории и философских идеях XVIII в., нацеленных на реа-
лизацию в обществе радикальных мировоззренческих изменений.

Богословский модернизм как специфический социально-религи-
озный феномен формируется тогда, когда акцент социально-религи-
озного поиска смещается с попыток отыскать и восстановить «перво-
начальную чистоту» (чего угодно: веры, организационной системы 
и регулятивных принципов ее функционирования, обрядовой стороны 
и т.д.) на попытки осовременить вероучительные основы (а также 
способы и формы их трансляции вовне), привести их в соответствие 
со способом мировосприятия, господствующим в эпоху кардинальных 
перемен, современную проводникам «идей обновления». Богословское 
обоснование такого подхода усматривается в мнении, что евангельская 
и патристическая письменность ориентированы не только на рели-
гиозные, но и на жизненные проблемы, современные авторам соот-
ветствующих текстов. Поэтому речь идет не о том, чтобы уничтожить 
или опротестовать прошлое, а напротив, найти пути адаптации его 
к существующей социальной реальности.

Модернизм – попытка не столько «защитить» Церковь, сколько 
представить обществу христианскую альтернативу в существенной 
степени политизированным религиозным процессам, спровоцирован-
ным социальными верхами. Причем представить в форме, адекватной 
изменившемуся общественному сознанию. Главной своей задачей сто-
ронники модернизма видят преодоление социального и личного непо-
нимания церковной проповеди современным обществом и человеком, 
мир которого, в сравнении с I в. н.э., кардинально изменился.



Federalism. 2025. Vol. 30. N 2 (118)

	 Религиозный модернизм в институциональном христианстве	 39

Строго научного или строго богословского определения модерниз-
ма нет. Сам термин, характеризующий этот идеологический феномен, 
явился тоже ситуативно и потому описателен, аморфен и в целом мало-
содержателен.

Историческая фабула известна. Термин, по случаю употребленный 
еще Руссо [1, c. 38–62], был возращен в научный оборот в 1881 г. абба-
том Переном, выделившим абсолютный модернизм, как «стремление 
полностью исключить Бога из социальной жизни», и умеренный модер-
низм, как «либерализм любого толка и оттенка» [2, с. 19–20]. Само же 
идеологическое течение продолжило свое развитие, особенно в Италии, 
а также во Франции и в менее радикальном виде в Англии, Германии 
и Бельгии. Появляется ряд модернистских периодических изданий. 
Как пишет папа Пий Х, к концу 1900-х гг. «ядовитые учения» охватили 
как мирян, так, к глубокому прискорбию Святого Престола, и католи-
ческий клир.

Уже на рубеже XIX–ХХ вв. становится явным несоответствие тради-
ционного богословия и социально-экономических процессов, в рамках 
которых развивается миссия Церкви. Церковь оказывается неспособной 
дать адекватный общественным потребностям времени ответ вызо-
вам развивающегося монополистического капитализма. В этих условиях 
внутри католической церкви возникают течения, ставящие перед собой 
задачу привести церковную проповедь в эффективное состояние, ко-
торое было бы адекватным для восприятия обществом в кардинально 
изменившихся условиях его существования и развития. 

В рамках некоторых протестантских деноминаций начинается 
движение, пытающееся совместить различные догматические позиции 
в целях объединить усилия всех деноминаций в данном направлении. 
Его результатом стало институциональное оформление в 1948 г. экуме-
нического движения в виде Всемирного совета церквей (ВСЦ) – одного 
из институциональных механизмов формирования идеологического ба-
зиса современной глобализации, охватывающей все сферы активности 
современного общества5. Эти события вполне можно рассматривать 
как некий водораздел между реформационными идеями и идеями мо-
дернистского направления. 

Святой Престол реагирует на новое течение ситуативно и с опре-
деленным запозданием. Ряд папских и куриальных документов второй 
половины XIX – начала ХХ вв. явно связан с кризисом религиозно-
го миросозерцания и институциональной структуры. 

Однако в них мы не видим комплексной экспозиции проблемы. 
Анализируются и осуждаются отдельные проявления идейного кризиса: 
социальный либерализм, модернизм, отдельные научные концепции, 
в т.ч. марксизм, и проч. Кроме того, эти документы создают впечатление, 
что институциональное христианство и исторический процесс суще-

5 Нашу позицию касательно концепта глобализации, самого процесса и его влияния 
на институциональное христианство см.: Общая история Церкви: учебное пособие: в 2 т. 
(4 кн.). Т. 2, кн. 2. С. 175–199, 438–491. 



Федерализм. 2025. Т. 30. ¹ 2 (118)

40	 В.В. СИМОНОВ

ствуют в рамках различных пространственно-временных континуумов. 
Исторический процесс поступательно развивается вперед, а Церковь ста-
билизировалась в рамках социокультурной парадигмы если не I в. н.э., 
то поздней Античности и раннего Средневековья и в целях реализации 
своей универсалистской претензии использует в неизменном виде миро-
воззренческую модель, логический аппарат и организационно-управ-
ленческие принципы указанного времени. 

Институциональная реакция

Конкретные проявления антимодернистской институциональ-
ной реакции вначале были локальными (циркуляры отдельных ита-
льянских епископов) и относятся к 1905–1906 гг. 

В 1907 г. появилась книга «Модернизм и модернисты» аббата 
Кавалланти [3], где автор предлагает свою дефиницию этого уже весьма 
не нового течения общественной мысли и практики. Дефиниция полу-
чилась более эмоционально-разъяснительной, чем научной. Модернизм, 
по Кавалланти, «соотносится с современностью, как капитализм с ка-
питалом или милитаризм с армией… Модернизм науки и практики 
начинается с ложного критерия и фактически – это специфическая 
ошибка [Великой французской. – В.С.] революции – реализуется в об-
винении и тотальном подавлении прошлого, потому что оно – прошлое, 
и одобрении и тотальном принятии нового, потому что оно – новое». 
Модернизм «представляет собой претензию духа современности опре-
делять, что верно, правильно и  хорошо в свете его собственного опыта, 
даже если его индивидуальные заключения противоречат традиции… 
его интеллектуальная задача – критика традиции в более широком 
контексте исследований и опыта, с тем чтобы сформулировать и по-
новому интерпретировать для того, чтобы они обслуживали потребности 
века сего». Это – «доктринальное движение, которое имело [первона-
чальной. – В.С.] целью гармонизировать с постулатами современного 
субъективизма фундаментальные догматические принципы христи-
анства, но закончило тем, что их компрометирует и разрушает в тех 
пунктах, которые Церковь считает основополагающими». Это – «ложно 
понятая современность, болезнь совести католиков, особенно молодых, 
которые исповедуют многообразие идеалов, мнений, течений. Время 
от времени эти течения вырастают в системы, которые призваны обно-
вить базис и надстройку общества, политику, философию, теологию, 
саму Церковь и христианскую религию» [3, с. 7, 12–13, 25]. Цель дви-
жения – приспособить католицизм к интеллектуальным, моральным 
и социальным потребностям сегодняшнего дня, с тем чтобы быть еди-
ными со всеми католиками, но жить в гармонии с духом времени [2, 
с. 5, прим. 1]. 

Как немногим позже отметила «Католическая энциклопедия», 
«модернизм имеет целью радикальный пересмотр человеческой мысли 
о Боге, человеке, мире и жизни, здесь и в будущем, подготовленный гу-



Federalism. 2025. Vol. 30. N 2 (118)

	 Религиозный модернизм в институциональном христианстве	 41

манизмом и философией XVIII в. и торжественно предложенный обще-
ству Французской революцией» [4].

В том же году опубликован систематизированный до некоторой 
степени официальный ответ курии на вызов религиозного модернизма – 
известный декрет Конгрегации священной канцелярии Lamentabili sane 
exitu и энциклика Пия Х Pascendi Dominici gregis. Однако и он сосредото-
чился на систематическом анализе отдельных доктрин, объединяемых 
в документах понятием «модернизм». 

Попытка анализа существа явления была сведена к причинам исклю-
чительно субъективного свойства: с моральной точки зрения – к извра-
щению ума, любопытству и гордыне, с интеллектуальной – к невежеству 
(ignorantia), вознамерившемуся составить систему из соединения веры 
и ложной философии [Pascendi, 41]. Никоим образом не освещена роль раз-
вивающегося капитализма как основного триггера развития модерни-
заторских идей, исходящих из того, что изменение мира ввиду невоз-
можности изменить его церковными средствами ведет к необходимости 
изменений в Церкви в соответствии с новыми потребностями и возмож-
ностями общества в плане абсорбции церковной проповеди. 

Соответственно, и дефиниции не возникло – прежде всего с позиций 
выявления объективных причин и исторических предпосылок явления. 
Составился лишь некий открытый список, куда по желанию можно 
включить любое «новшество», которое курии покажется сомнительным 
или опасным. 

Указанные документы Святого Престола имели институционально 
важное практическое значение, но с теоретических позиций их значение 
свелось лишь к закреплению термина «модернизм» за неопределенным 
конгломератом философских, исторических, политических и иных уче-
ний, так или иначе связанных с католической церковью. 

В этой связи, однако, возникает принципиальный вопрос: по-
чему традиционных форм воздействия Церкви на общество в виде 
средневекового и постоянно пополнявшегося Index librorum prohibitorum 
(1564; упразднен в 1966 г.) и изданной еще в 1864 г. энциклики Пия 
IX Quanta cura с сопровождавшим ее Syllabus errorum6 оказалось недо-
статочно для предотвращения модернистского процесса? Почему форма 
и содержание новых вероучительных и канонических документов также 
оказались вполне традиционными и что от них ожидалось в сравнении 
с уже имеющимися запретами и пенитенциарными мерами?

Дальнейший ряд событий – публикация ответа на Pascendi брошюры 
Il Programma dei modernisti [2], ряд папских и куриальных документов 

6 Названная энциклика, не используя термин «модернизм», осуждает буржуазно-
демократические, либеральные и секуляристские тенденции, подразумевающие прин-
ципы свободы совести и свободы вероисповедания. Силлабус ничего специфического в 
данном контексте не содержал: в нем осуждается пантеизм, натурализм, «абсолютный» и 
«умеренный» рационализм, религиозный индифферентизм и «ложная толерантность» в 
религиозной сфере, социализм, коммунизм, политический и клерикальный либерализм, 
секретные общества, Библейское общество, «ошибочный принцип» отделения Церкви 
от государства и др.



Федерализм. 2025. Т. 30. ¹ 2 (118)

42	 В.В. СИМОНОВ

с суровыми угрозами, серия экскоммуникаций, наконец, введение 
в 1910 г. антимодернистской присяги – всем известен. Известен и ре-
зультат: неудача как попыток противостояния теориям, поставленным 
в центр антимодернистской кампании Святого Престола, так и противо-
действия стремительно нарастающей секуляризации общественного 
сознания. 

В итоге церковная реакция на модернизм оказалась двойственной. 
Согласно куриальным документам времени Пия Х, это, с одной сторо-
ны, – подрывающее основы явление, приводящее к структурным и ве-
роучительным изменениям. С другой стороны, не приводится никаких 
объяснений природы данного феномена, которые позволили бы опре-
делить его место в развитии общественной мысли.

Как реактивный ответ следует оценивать и попытки католической 
церкви создать некую логически организованную социально-эконо-
мическую теорию (как отрасль богословия). При этом церковная ин-
ституция (и не только католическая, надо сказать) устойчиво следует 
в фарватере буржуазной экономической мысли, аккуратно приспоса-
бливая «социально-экономическое богословие» к содержанию господ-
ствующей в науке в конкретное историческое время теории. Начиная 
от тред-юнионизма Льва XIII, который первым озаботился проблемой 
лакуны в богословии касательно описания живых экономических реа-
лий, и вплоть до попыток облечь буржуазную политическую экономию 
(в конкретном случае economics) в форму богословия. В результате появи-
лось «лоскутное одеяло» компилятивного «Компендиума социального 
учения Католической Церкви» [5, с. 318–345], собранного в основном 
из разрозненных папских цитат, систематизированных в соответствии 
с велениями времени, и исходившего на тот момент из неолиберальной 
экономической теории.

Основная задача, решавшаяся в названной области в течение всего 
ХХ в., свелась к тому, чтобы приспособить живого католика-работни-
ка к потребностям живого капиталиста. Не обязательно католика, 
но обязательно собственника средств производства и финансового 
капитала и организатора рынка (свободного, монополизированного, 
государственно регулируемого в зависимости от обстоятельств времени 
и места). Неудачи этого приспособления (включая меры, превратившие 
священника в социального работника, против чего неоднократно вы-
сказывались последние по времени папы) привели к формированию 
во время, определяемое как постмодерн, релятивистской идеологии 
и практики. 

Проактивная реакция на модернизм реализовывалась в двух ос-
новных потоках: 1) первоначально, начиная с середины ХХ в., вне 
официальной поддержки (в католицизме – движение в латиноамери-
канских странах, известное как теология освобождения; европейское 
движение священников-рабочих; в иных конфессиях – варианты «неооб-
новленчества» и др.); 2) после Второй мировой войны – на официальном 
уровне (начиная с документов II Ватиканского собора и реализуемой 



Federalism. 2025. Vol. 30. N 2 (118)

	 Религиозный модернизм в институциональном христианстве	 43

в соответствии с ними в последние 50 лет церковной политики «про-
должающегося [можно прочесть и как “непрерывное”. – В.С.] реформи-
рования» (reform in the continuity)7.

В целом в наблюдаемой реальности проактивное движение разви-
вается в двух основных системах координат:

• � законнической, в которую чаще всего выливается традиционализм;
• � новаторской, куда обычно ведут модернизаторские усилия, само-

чинно берущие на себя функцию «творения нового». 
Что касается проблемы определения сущности анализируемого 

феномена, то уже в начале ХХ в. в литературе модернизм понимается 
как конгломерат движений в ряде сфер общественной активности, воз-
никших в Римской церкви в конце XIX в. спонтанно и совершенно 
независимо и вдохновленных стремлением «привести традицию хри-
стианской веры и практики в более тесное соответствие с интеллекту-
альными привычками и социальными устремлениями нашего времени». 
А само явление устойчиво считается проявлением религиозного кризиса, 
возникшего в последней декаде ХIХ в. [6, с. 7]8. 

Все последующие попытки подойти к созданию научного определе-
ния модернизма вращаются именно в этой системе координат.

Дефиниция, казалось бы, достаточно объективная. Однако она 
не раскрывает объективные предпосылки наблюдаемого феномена, 
формирующиеся в рамках общественной системы, и поэтому не дает 
адекватного ответа на ряд основополагающих вопросов. 

Во-первых, представляет ли собой модернизм, рассматриваемый 
в контексте исторического процесса, сущностный или формальный фе-
номен. То есть, является ли он неким новым качеством – движением, 
имеющим единые теоретические основания и, возможно, сформи-
ровавшим с течением времени определенное организационное ядро, 
либо представляет собой исторически известное, вполне понятное, за-
кономерно возникающее с апостольских времен и преходящее явление 
(ересь – т.е. организационно и идейно оформленный разрыв с ортодок-
сальным вероучением) с не менее понятными церковными способами 
его преодоления.

Во-вторых, следует ли рассматривать его как социальное движе-
ние, стимулированное определенными общественными интересами 
и потребностями, или как не взаимосвязанные единичные выступления 
отдельных «ересиархов» – конгломерат частных учений, не объединя-
ющихся в единую учительную систему и никогда не оформившихся 
организационно, в состав которых по личному расположению можно 
включать все, что угодно.

В-третьих, следует ли трактовать модернизм как историческую 
случайность, ситуативное явление, ограниченное хронологически 

7 Pentin E. Cardinal Sarah: Seeking media approval at price of Truth is work of Judas. 
URL: https://www.ncregister.com/blog/cardinal-sarah-seeking-media-approval-at-price-of-truth-
is-work-of-judas (дата обращения: 26.05.2025).

8	 Там же.



Федерализм. 2025. Т. 30. ¹ 2 (118)

44	 В.В. СИМОНОВ

и конфессионально (рамками одной конфессии), или как объективное 
историческое явление, имеющее под собой объективные и субъективные 
основания в определенном сочетании, хронологически весьма широкое, 
общее для институционального христианства в целом и преследующее 
не только теоретические, но и экзистенциальные цели. 

В-четвертых, рассматривать ли модернизм как попытку: а) ревизии 
учения в соответствии с изменениями динамического состояния обще-
ства; б) исторической реконструкции (возвращение к первоначальному 
христианству) как способа преодоления конфликта между новыми 
общественными отношениями и принципами церковного учения; в) 
богословской рецепции этих социально-экономических изменений в целях 
адаптации института в целом к ним и к возникшим в результате новым 
общественным потребностям.

Современный модернизм

Современный модернизм – результат недореализованных революций 
конца 1960-х гг. и «неолиберальной революции» в экономической те-
ории, стимулированный антиклерикализмом 1960-х гг., получивший 
в литературе наименование «революции», выразившейся в освобож-
дении общества от влияния Церкви. Это, пожалуй, главный момент 
в поставленной папой Иоанном XXIII проблеме церковного аджорна-
менто (итал. aggiornamento – приведение в соответствие с потребностя-
ми текущего времени) и посвященном поиску ее богословском решении 
II Ватиканского собора. 

В формировании предпосылок современной стадии модернизма 
особую роль играет кризис неолиберализма – размывание даже формаль-
ной демократии и углубляющиеся проблемы с частной собственностью. 

Для Церкви в той мере, в которой неолиберальная идеология 
проникла в нее в послевоенный период в теории и на практике9, 
это одновременно и экономический (в силу организации церковного 
хозяйства на неолиберальных принципах, общих для всей системы 
организации капиталистической экономики, начиная с конца 80-х гг. 
ХХ в.), и идеологический кризис. На мой взгляд, именно идеологический, 
а не богословский. Богословие, основанное на Писании и Предании, 
остается в формальной неприкосновенности, меняются интерпрета-
ции в зависимости от текущей социальной конъюнктуры, хотя эта 
зависимость никем никогда не формулировалась и даже не признается 
[7]. Идеологический – настолько, насколько была реализована теория 
«догматического развития»10, связанная с гипертрофированным уча-

9  «Социальная доктрина Католической Церкви» и та литература, которая развилась 
в период ее подготовки и вокруг нее впоследствии – конкретный пример последователь-
ного воплощения неолиберальной экономической теории в католическом богословии. 

10 Для Католической церкви – признанный постулат, для Православной – в силу 
влияния на часть богословов итогов II Ватиканского собора, которого нельзя не замечать 
и у греков, особенно вселенских, и в национальных поместных церквах.



Federalism. 2025. Vol. 30. N 2 (118)

	 Религиозный модернизм в институциональном христианстве	 45

стием всех видов «современности» в церковном дискурсе, и насколько 
неолиберальные идеи воплотились под видом «демократичности» в нрав-
ственной сфере и в литургической практике11. И настолько, насколько 
данная идеологическая конструкция отвечает корпоративным интересам 
духовенства. Важная часть этой идеологии – внедрение потребительских 
поведенческих стандартов и в отношение мирян к церковным практикам 
и клиру (как к сфере услуг), и в отношение клира к церковным прак-
тикам (оперативное оказание платных услуг) и к мирянам (как к по-
требителям услуг).

Модернизм результирует в потребительское, не созидательное отно-
шение и к миру, и к Церкви. Фактически происходит целенаправленная 
деисторизация общества, направленная на разрыв традиции, понимаемой 
не как попытка консервации давно забытых этнографических особен-
ностей, быта и нравов определенных слоев населения и т.п., а как дви-
жение цивилизации во всей ее совокупности.

Современный религиозный модернизм можно рассматривать 
как производную социальной усталости общества от средневекового ри-
горизма католической церкви. Можно говорить о том, что особенности 
субъективного восприятия сформировались в мощный объективный 
фактор.

Один из факторов социальной усталости – усиление клерикального 
формализма. Даже церковная проповедь приобретает своеобразие. С не-
которых пор институциональная Церковь начинает проповедовать сама 
для себя. Тексты пишутся богословами для богословов, ими же читаются 
и обсуждаются. Человеку, едва способному освоить катехизис, если во-
обще его читавшему, с этими текстами делать нечего. 

За этими методами сокрытой остается сверхидея и сверхзадача 
спасения через соединение с Христом, только ради которой Церковь 
и созидается [8; 9, c. 171]. Никакая другая, даже самая внешне благо-
творная для институции цель не имеет социально объединяющего 
значения. Отсюда – снижение общественного интереса к большинству 
институциональных церквей и их общественного авторитета.

Это можно объяснить:
• � изменением социальной психологии (индивидуализация общества, 

утрата коллективизма и минимизация иных общественных связей, 
маргинализация в результате производимой капитализмом со-
циальной неустойчивости, прочие результаты капиталистической 
экономики и порожденных ею форм социального воспитания);

• � формированием общественной управляющей системой нового 
социального заказа (потребность социальной упорядоченности 
целенаправленно индивидуализированного общества);

• � утратой личного и общественного интереса к религиозной про-
гностике – в условиях исторически повышающегося потребитель-

11 От novus ordo Missae католиков до вольного обращения с Уставом, Требником и 
«Известием учительным» у нас.



Федерализм. 2025. Т. 30. ¹ 2 (118)

46	 В.В. СИМОНОВ

ского стандарта и секуляризированного образования, которым 
в условиях всего общества формируется индивидуальное и со-
циальное мировосприятие;

• � исторической несостоятельностью в глазах общества предлагаемой 
интерпретации проповедуемого Евангелия Царства и методов 
проповеди – всегда реактивной и не успевающей за социаль-
ным развитием.

Главный вопрос в этом контексте – представляет ли собой современ-
ный модернизм логическое продолжение модернизма первой половины 
ХХ в. или это некое качественно новое явление общественно-религи-
озной мысли и практики? И более широкий вопрос – представляет 
ли собой современный модернизм фактор или результат «нарастаю-
щей маргинализации религии»12, о которой заговорили в последние 
десятилетия высокие клерикальные круги?

Таким образом, в рамках институционального христианства адап-
тационный процесс развивается в разных направлениях. Формируется 
и развивается модернистское богословие с целью представить все более 
и более секулярному миру христианскую альтернативу социального раз-
вития, причем со временем (в особенности после образования ВСЦ) 
в нем все сильнее начинает чувствоваться влияние протестантизма. 
Создаются богословие и практика, связанные с миссией Церкви в рабо-
чей среде, или, шире, в среде всех слоев, занимающих в капиталистиче-
ской социально-экономической системе эксплуатируемое положение13. 

Основным течением остается ортодоксальный богословский тради-
ционализм. Однако и в нем также происходят определенные движения, 
связанные как с приспособлением к изменившемуся обществу с из-
менившимися познавательными и абсорбционными способностями 
и новыми социально-экономическими, политическими и культурными 
(в т.ч. религиозными) потребностями, так и с естественной необходимо-
стью сохранения в неприкосновенности в этих условиях догматических 
оснований христианского вероучения.

12  «Религия… – это не вопрос, требующий решения законодателей, а важный фактор 
национального диалога. В связи с этим я не могу не выразить свою обеспокоенность ра-
стущей маргинализацией религии, особенно христианства… в странах, которые уделяют 
большое внимание толерантности. Есть те, кто выступает за то, чтобы голос религии был 
заглушен или, по крайней мере, отнесен к сугубо частной сфере» (Benedict XVI. Address: 
Apostolic Journey to the United Kingdom (Sept. 16-19, 2010). Meeting with the representatives 
of British society, incl. the diplomatic corps, politicians, academics and business leaders. Sept. 
17, 2010. URL: www.vatican.va).

13  Вначале это новаторское видение, предложенное энцикликой Rerum novarum 
(1888  г.), новаторское настолько, что его можно считать, в определенной степени, 
началом ряда богословско-практических тенденций, которые в перспективе станут 
составляющими аджорнаменто. Впоследствии возникают «теология освобождения», 
движение священников-рабочих и др. – своеобразный левый модернизм в богословии и 
организационной сфере. Rerum novarum для своего времени тоже может выглядеть как 
модернизм или вариант аджорнаменто, несмотря на свою реактивность: попытка довести 
до сознания Церкви, главным образом клира и имущих мирян, новое историческое место, 
куда общество с развитием капитализма уже пришло и сформировало массу проблем, а 
Церковь только еще пыталась рассмотреть это место сквозь дым средневекового ладана.



Federalism. 2025. Vol. 30. N 2 (118)

	 Религиозный модернизм в институциональном христианстве	 47

Местом встречи этих тенденций в католицизме стал II Ватиканский 
собор. Причем, как показывает современная практика, модернистское 
крыло оказывается более организованным, более вписанным в орга-
низационные и институциональные реалии современного глобализма. 
Оно начинает оказывать определяющее влияние не только на ряд про-
цессов, происходящих в католической церкви (в богословии, литургике, 
институциональной и экономической сфере), но даже в определенной 
степени на православное богословие и религиозную практику.

В это же время в Константинопольском патриархате возникает 
и развивается (в сотрудничестве с ВСЦ) экуменическое богословие, 
в определенные периоды (60-е – 90-е гг. ХХ в.) оказавшее существен-
ное влияние на формирование научно-богословских кадров и учебного 
процесса в духовных учебных заведениях Русской православной церкви. 

На этой основе (особенно под влиянием идей II Ватиканского со-
бора) сформировалась модернистская (либеральная) группа в право-
славных Церквах, что породило различного рода конфликтные ситуации 
как в печати, так и в практике (в том числе богослужебной).

Реакция профанной части общества на идеологические построе-
ния модернистского богословия оказалась непредсказуемой даже для него 
самого. С одной стороны, на рубеже ХХ–ХХI вв. статистика фиксирует 
существенное падение присутствия мирян на богослужениях. Наука 
предлагает объяснить это явление через прогресс социального гедонизма 
и потребительской идеологии. А молва использует понятия «церковь 
на диване» и, как апофеоз, «церковь на колесах» (church on wheels)14. 
С другой стороны, секулярное государство оставляет в общественном 
поле все меньше места для манифестации архаичных, с точки зрения 
секулярного общества, религиозных позиций15. Для элиты секулярного 
общества16 религиозное учение представляет собой анахронизм. 

Это уже не вызов, а сформированное и сформулированное мировоз-
зрение существенной части общества. По поводу сформированного ми-
ровоззрения конфликтовать бессмысленно, здесь нет места для миссии, 
не может быть обращения, поскольку в данном случае имеет место твер-
дое убеждение, основанное на разуме, а разум, отрицающий веру, как ут-
верждает богословская традиция, не имеет возможности мистического 
знания.

14 Когда человек попадает в церковь всего три раза в жизни (креститься, венчаться 
и на собственных похоронах) и все – на автомобиле. 

15  Jenkins S. It is outrageous that religious faith is being brought into the assisted dying 
debate: Britain is a largely secular country. Those who oppose the bill before parliament should 
not be interfering with other people’s right to choose for themselves. URL: https://rmag.eu/its-
outrageous-that-religious-faith-is-being-brought-into-the-assisted-dying-debate-simon-jenkins/ 
(дата обращения: 26.05.2025).

16 А также, можно предполагать, и для тех респондентов, которые не относят себя 
к практикующим христианам или самоопределяются в отрицательной части статисти-
ческого спектра: атеистов, агностиков, безрелигиозных, неопределившихся.



Федерализм. 2025. Т. 30. ¹ 2 (118)

48	 В.В. СИМОНОВ

*   *   *

Модернизм в наиболее общем виде можно понимать как попытку 
адаптации церковной институции к условиям, формируемым миром, 
основными тенденциями развития которого в эпоху капитализма 
становятся прогрессирующие индивидуализм и секуляризм. Эта по-
пытка реализуется там и тогда, где и когда отсутствуют возможности 
институциональной мимикрии или богословской рецепции, которые 
дают возможность удерживать изменения на внутреннем уровне, не вы-
нося их по большей части на суд общественности. 

Таким образом, проблема модернизма:
• � не частная, но общеинституциональная, поскольку со временем 

она охватывает не только католицизм, но и иные ветви институ-
ционального христианства;

• � не случайно возникшая, но объективная, порожденная реализуе-
мым внешним давлением социума, утратившего в течение ХХ в., 
в особенности с вступлением капитализму в фазу глобализации, 
религиозное мышление как основу мировоззрения;

• � не теоретическая, но связанная если не с необходимостью повы-
шения внешнего авторитета институции, то хотя бы с задачей ее 
самосохранения, потому что онтологическая Церковь неприкос-
новенна (см.: Мф. 16:18; Лк. 12:32; Рим. 9:27 и др.).

Как любая социальная проблема, созревшая настолько, что встала 
в повестку дня вполне ощутимо для широкой публики, проблема инсти-
туциональной модернизации может решаться в рамках двух встречных 
социально-религиозных движений: 

1) � официально, на уровне институционального руководства – с ми-
нимальной степенью радикальности (хотя во времени офици-
альный радикализм может нарастать с учетом провокативных 
влияний извне и изнутри института); 

2) � маргинально (снизу), спонтанными пассионарными усилиями 
отдельных лиц, со временем объединяющихся в научные или бо-
гословские школы или общественные движения17.

Согласно наблюдаемой исторической практике, в большинстве 
случаев процесс начинается снизу. Официальная позиция институции 
формируется реактивно, ad hoc и post factum, как попытка теоретиче-
ского и организационного ответа на низовой реформизм (отношение 
к которому выражается, как правило, в положительной коннотации) 
или на модернизм (однозначно трактуемый отрицательно, как объект 
критики и искоренения). 

17 Общее направление мысли в этих границах выразил еп. Георг Бэтцинг (Georg 
Bätzing), с 2020 г. – председатель Конференции немецких епископов: «Мы остаемся ка-
толиками, но хотим быть католиками по-другому (to be Catholics in a different way)» (см.:  
Pullella Ph. Women Priests, Homosexuality, not Closed Debates in Church, German Bishop Says. 
URL: https://www.reuters.com/world/europe/women-priests-homosexuality-not-closed-debate-
church-german-bishop-says-2022-11-19/ (дата обращения: 26.05.2025).



Federalism. 2025. Vol. 30. N 2 (118)

	 Религиозный модернизм в институциональном христианстве	 49

Список литературы

1. Rousseau J.J. Lettre № 879, à M. de***, 15 Jan. 1769 // Œuvres complètes de 
J.J. Rousseau: Correspondance. T. VI. Paris, 1825. P. 38–62.

2. Buonaiuti E., Fracassini U. Il Programma dei modernisti: risposta all’enciclica 
di Pio X “Pascendi dominici gregis”. Roma: Società internazionale scientifico-religiosa 
editrice, 1908. 237 p. 

3. Cavallanti S.A. Modernismo e modernisti. Brescia, 2 ed., 1908. XXIX, 589 p. 
4. Vermeersch A., SJ. Modernism // The Catholic Encyclopedia. New York: Robert 

Appleton Co., 1911. URL: http://www.newadvent.org/cathen/10415a.htm (дата об-
ращения: 26.05.2025).

5. Симонов В.В. Церковь – общество – хозяйство. М.: Наука, 2005. 702 с.
6. Rivière J. Le modernisme dans l’Église: Étude d’histoire religieuse contemporaine. 

Paris: Librairie Letouzey et Anê, 1929. 633 p.
7. Симонов В.В. Церковный универсализм и секулярный глобализм на пере-

крестке мирового кризиса // Российский журнал истории Церкви. 2020. Т. 1. 
№ 2. С. 5–21.

8. Sarah R., Card. He gave us so much: A tribute to Benedict XVI. Ignatius Press, 
2023. 209 p.

9. Lewis C.S. Mere Christianity. New York: Simon & Schuster Touchstone, 1996. 
432 p. 

References

1. Rousseau J.J. Lettre № 879, à M. de***, 15 Jan. 1769, Œuvres complètes de 
J.J. Rousseau: Correspondance, Vol. VI. Paris, 1825, pp. 38–62.

2. Buonaiuti E., Fracassini U. Il Programma dei modernisti: risposta all’enciclica 
di Pio X “Pascendi dominici gregis”. Roma, Società internazionale scientifico-religiosa 
editrice, 1908, 237 p. 

3. Cavallanti S.A. Modernismo e modernisti. Brescia. 2 ed., 1908, XXIX, 589 p.
4. Vermeersch A., SJ. Modernism, The Catholic Encyclopedia. New York, Rob-

ert Appleton Co., 1911. Available at: http://www.newadvent.org/cathen/10415a.htm 
(accessed 26 May 2025).

5. Simonov V.V. Tserkov’ – obshchestvo – khoziaistvo [Church – Society – 
Economy]. Moscow, Nauka, 2005, 702 p. (In Russ.).

6. Rivière J. Le modernisme dans l’Église: Étude d’histoire religieuse contemporaine. 
Paris, Librairie Letouzey et Anê, 1929, 633 p.

7. Simonov V.V. Tserkovnyi universalizm i sekuliarnyi globalizm na perekrestke 
mirovogo krizisa [Church Universalism and Secular Globalism at the Crossroads of 
the World Crisis], Rossiiskii zhurnal istorii Tserkvi [Russian Journal of Church History], 
2020, Vol. 1, No. 2, pp. 5–21. (In Russ.).

8. Sarah R., Card. He gave us so much: A tribute to Benedict XVI. Ignatius Press, 
2023, 209 p.

9. Lewis C.S. Mere Christianity. New York, Simon & Schuster Touchstone, 1996, 
432 p. 



Федерализм. 2025. Т. 30. ¹ 2 (118)

50	 В.В. СИМОНОВ

RELIGIOUS MODERNISM IN THE SYSTEM  
OF INSTITUTIONAL CHRISTIANITY 

Christian modernism, as an unofficial ideological movement, is developed in response to 
the challenges of capitalism, which constrict significantly the social basis of institutional 
Christianity. With the transition of capitalism to the stage of globalization, the situation is 
complicated by formation within society of the irreligious worldview standard as a social 
dominant. At the same time, organized Christian institutions react to modernism situationally, 
without taking into account its systemic nature and its connection with the dynamics of 
capitalist socio-economic relations. The main message of the article is that Christian 
modernism is not an historical accident, but an objective phenomenon; its social prerequisites 
were formed by development of capitalism and its transition to the phase of globalization.
Keywords: theological modernism, Christian modernism, Church, globalisation, secular 
globalism.

JEL: A12, F69, N33, N34, Z12

Дата поступления – 28.03.2025                       Принята к печати – 27.05.2025

СИМОНОВ Вениамин Владимирович
доктор экономических наук, профессор, заслуженный эконо-
мист Российской Федерации, заведующий кафедрой истории Церкви 
исторического факультета;
Федеральное государственное образовательное учреждение высшего 
профессионального образования «Московский государственный уни-
верситет имени М.В. Ломоносова» / Ломоносовский проспект, д. 27, 
корп. 4, г. Москва, 119234.
e-mail: ekklesia@hist.msu.ru

SIMONOV Veniamin V.
Dr. Sc. (Econ.), Professor, Honored Economist of the Russian Federation, 
Head of the Department of Church History, Faculty of History;
Federal State Educational Institution of Higher Professional Education 
Lomonosov Moscow State University / 27/4, Lomonosovsky Av., Moscow, 
119234.
e-mail: ekklesia@hist.msu.ru

Для цитирования:
Симонов В.В. Религиозный модернизм в институциональном хрис- 
тианстве // Федерализм. 2025. Т. 30. № 2 (118). С. 35–50. DOI: http://
dx.doi.org/10.21686/2073-1051-2025-2-35-50


